QUESTIONE DI PUNTI DI VISTA: ERESIE ED ERETICI MEDIEVALI

Si fa spesso I’errore di associare il Medioevo con la caccia alle streghe, donne a cavallo di
bastoni o scope, sfreccianti nel cielo e dedite a demoniaci rituali orgiastici, sabba, malefici di
ogni genere e sorta, sprezzanti delle istituzioni e coraggiose anticonformiste, infine torturate e
condotte al rogo. Beh, non che durante il Medioevo non si siano accese pire e purificati empi
animi deviati, ma non si pud ancora parlare di stregoneria almeno fino al XV secolo. Ma allora
a cosa si fa riferimento? Provero a rispondere a questo quesito, seppur brevemente, in questo
articolo, per il quale mi sono avvalsa dei preziosi contributi di Grado Giovanni Merlo e delle
impeccabili analisi di Marina Benedetti — soprattutto per quanto concerne la “parte femminile”
della mia modesta dissertazione. Il tema, essendo vasto e spesso poco supportato da fonti
documentarie, meriterebbe sicuramente una disamina piu approfondita, che consideri la

miriade di sfaccettature legate al problema delle eresie medievali.

1. Storie di uomini e donne “normali”

Quando mi sono dedicata alla lettura della storiografia che ho selezionato per trattare il tema
in questione mi sono stupita di non aver mai puntato la mia attenzione a un particolare che ora
mi pare imprescindibile: la “normalita” delle esperienze ereticali. Effettivamente, se ci si pensa
bene, da cosa si sarebbe potuto distinguere un eretico dagli altri, se non per la forza — o meno
— delle sue idee? Ma soprattutto, quanto queste idee possono essere state diverse
dall’insegnamento evangelico “ortodosso”? Che interpretazione si dava quindi ai testi sacri,

alla predicazione, alla fede e alla spiritualita?

Come gia ¢ stato fatto da Marina Benedetti, vorrei a mia volta citare le parole di Gioacchino
Volpe, che, riferendosi ai movimenti ereticali come “moti di cultura”, spiegd in maniera
magistrale come approcciarci al tema: «il moto ereticale, tutto quanto nel suo complesso, ¢
moto di cultura, checché si possa pensare il contrario; € cio¢ indice e insieme spinta di un piu
vivo lavoro intellettuale. Son conoscenze che si plasmano e reagiscono; son cervelli prima

inerti che si mettono in moto»!. Non si parla quindi di letterati o illetterati, si fa riferimento

I Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, collana Accademia del Silenzio n. 32, Mimesis
edizioni, Milano — Udine 2017, p.1 -2



invece al fatto che 1’eresia nacque come profonda analisi del messaggio evangelico, come
pensiero critico nei confronti sia delle scritture, sia delle istituzioni che pretendevano di essere
in grado di porsi come unico intermediario tra il sacro e il profano, tra il clero e i laici. Cosa vi
era quindi di sbagliato? Semplice, in questo modo I’eterodossia si arrogava diritti e prerogative
riservati esclusivamente alla Chiesa Romana e ai suoi funzionari, primo su tutti la diffusione e
il commento della parola sacra. In effetti, un fattore di immane importanza per le istituzioni
ecclesiastiche fu I’opera di proselitismo compiuto da coloro che si bollava come eretici. Questi
ultimi erano prima di tutto identificati come chi si attribuiva la capacita di poter pensare,
pertanto insegnare e predicare, violando cosi 1’ordine e 1’ordinamento tanto difeso e affermato.
Fu Innocenzo 111 nel 1199 a decretare 1’assimilazione dell’eresia con il crimine di lesa maestaZ,
scomunicando ¢ perseguendo chiunque avesse ardito predicare senza autorizzazione,
indipendentemente dal contenuto della predicazione stessa, propugnando invece lo status quo
di cui ci si faceva fermi e intransigenti protettori e ostacolando I’iniziativa, privata o collettiva,

dei “non chierici”.

Passiamo a un’altra considerazione, come spiega il professor Merlo, «I’eretico non ¢ mai tale
in sé, bensi nel confronto/conflitto con le istituzioni del conformismo religioso. L’eretico
medievale € un cristiano che cerca la fedelta del messaggio evangelico. (...) I’eretico/cristiano,
in un certo tempo e in un certo luogo, sperimenta, individualmente o comunitariamente, il suo
modo di vivere e di intendere (...) la buona novella. L eresia medievale ¢ soprattutto religiosita
critica, non conformista»*.

Si ¢ quindi detto persone “normali”, tanto normali da far tremare le profondissime fondamenta
della Chiesa cattolica. Infatti, I’eresia, in generale, mise il piu delle volte a nudo i problemi —
che probabilmente non si volevano vedere — in seno al clero e all’istituzione vaticana, e prese
le prime mosse dall’insoddisfazione nei confronti del conformismo vigente; non solo, tento di
spingere alla sperimentazione, oppure al ritorno alle origini apostoliche, o ancora a recuperare
una dimensione pil spirituale e meno carnale’, finendo cosi inevitabilmente per scontrarsi con
chi pretendeva di mantenere invece ordine e disciplina. Se la spinta dei movimenti ereticali —
movimenti, in quanto lungi dall’essere una struttura univoca e coerente® — era nella direzione

1 una sorta di riforma e rinascita della Chiesa, quest’ultima non si tir0 indietro: una chiesa
d ta di rife ta della Chiesa, t’ult t diet h

2 Merlo G. G., 1l cristianesimo medievale in Occidente, Editori Laterza, Roma — Bari 2018, p. 65
3 Ivi, p. 66

4 Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, il Mulino, Bologna 2011, p. 19

5 Cfr. Merlo G. G., Il cristianesimo medievale in Occidente, cit., p. 168

® Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., p. 137



romana cattolica cambiata, ne usci rafforzata e riusci a reagire piegando e soffocando le neonate
piccole sperimentazioni, come un rampicante spinoso soffoca il giovane alberello’. Infatti, gli
inizi del XIV secolo videro I’esaurirsi di buona parte dei movimenti ereticali, soprattutto dopo
la definitiva “sconfitta” dei dolciniani e delle utopie di rinascita spirituale®. Questo perché la
paura di un profondo e radicale mutamento porto la Chiesa a voler coordinare ¢ ammansire le
nuove esperienze, condannando qualsiasi autonomia di pensiero e riportando le pecorelle
smarrite al proprio ovile’. Ecco, quindi, che si voleva punire la “normalitd” di chi, da laico,
voleva sostituirsi al clero, ragionando, razionalizzando, proponendo rivolgimenti e idee

riformatrici o troppo pericolose per essere lasciate libere di circolare.

2. Santita o eresia? Gli “strani casi” di Armanno Pungilupo e Guglielma detta la Boema

Parra strano, ma questi due personaggi hanno una cosa in comune: un processo e condanna
post mortem. Se nel caso di Giovanna D’Arco ci si mobilito qualche anno dopo il suo martirio
alla riabilitazione della sua memoria, tanto che agli albori del XX secolo diverra addirittura
Patrona di Francia'®, nel caso di Armanno Pungilupo da Ferrara e di Guglielma detta la Boema

accadde esattamente 1’opposto.

Alla morte di Armanno Pungilupo nel 1269, gli eventi che interessarono la cattedrale di Ferrara
attirarono 1’attenzione degli inquisitori. Infatti, la notizia della sua morte attird non poche
persone al suo sepolcro, dove si iniziarono a verificare dei miracoli, portando quindi
I’inquisizione a indagare sul passato del defunto, ormai considerato un santo tanto dalla
popolazione, quanto dal capitolo'!. Sorsero dei problemi: prima di tutto, gli inquisitori
accertarono che Armanno venne convocato dall’inquisizione presso il tribunale della fede nel
1254, dove abiurd le eresie imputategli, giurando di obbedire ai dettami della Chiesa'’.
Secondariamente, si scopri che, nonostante il giuramento prestato, Armanno non recise i legami
con ambienti eterodossi, ma continud ad avere a che fare con malati, infermi, dualisti, eretici
incarcerati — uno dei quali accompagno al rogo. Non volle nemmeno allontanarsi da certe

compagnie, in quanto credeva fermamente nel “fare opere buone” piu che nel “teorizzarne a

"Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., p. 137

8 Ibidem

% Ivi, pp. 137 — 138

19 Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, cit., p. 37 e p. 40

""Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., p. 118

12 Pungilupo Armanno, di Benedetti M., Dizionario biografico degli italiani, vol. 85 (2016); distribuito in forma
digitale da Treccani.it e Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., p. 118



riguardo”; soprattutto riteneva la misericordia cristiana il piu alto tra 1 valori da perseguire, a
differenza invece delle istituzioni clericali e degli inquisitori'®>. Nacque cosi la polemica,
sostenuta dalle diverse interpretazioni della vicenda, che mise il capitolo della cattedrale di
Ferrara contro 1’inquisizione.

I1 Capitolo ferrrarese riteneva che Armanno fosse un santo, capace di elargire miracoli e dedito
ad opere buone, motivi piu che validi per sorvolare sul suo passato eterodosso. La posizione
inquisitoriale, invece, verteva soprattutto sui pericolosi legami del santo — che pertanto tanto
santo non poteva essere — sul fatto che Armanno si pose in netto antagonismo con il clero,
criticandolo, e infine perché non si poteva considerare santo chi non era stato ufficialmente
canonizzato, non volendo tollerare scelte autonome in materia, nemmeno qualora tali scelte
fossero state compiute dal capitolo di una cattedrale!*. La questione della santitd era
fondamentale: permettere a culti locali e autonomi di diffondersi in maniera incontrollata
avrebbe minato la stabilita della Chiesa e avrebbe finito per fomentare la ribellione degli
animi',

Alla fine, ’inquisizione ebbe la meglio: il Capitolo venne scomunicato per aver opposto
resistenza, le spoglie di Armanno vennero esumate, bruciate e le sue ceneri disperse, ponendo

fine un culto locale prima che si radicalizzasse in maniera definitiva'®.

Una sorte simile subirono i resti di Guglielma detta la Boema nel 1300, a vent’anni dal
decesso!”. Anche in questo caso abbiamo a che fare con una fervente devota, che in vita si legd
all’abbazia di Chiaravalle a Milano e che diffuse ideali di amore cristiano.

A parte qualche dettaglio biografico — si sa che giunse a Milano con il figlio e che si era
avvicinata ai monaci circestensi — sappiamo poco della santa'®. Incerte sono le sue origini, tanto
che si pensava fosse una principessa boema; inoltre, quello che sappiamo di lei ¢ filtrato da
testimonianze altrui e dagli atti notarili che la riguardano'®. Sicuramente ebbe dei seguaci, primi

tra tutti Andrea Saramita e Maifreda de Pirovano — gli unici arsi al rogo — e certamente venne

3 Pungilupo Armanno, di Benedetti M., Dizionario biografico degli italiani, vol. 85 (2016); distribuito in forma
digitale da Treccani.it e Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., pp. 118 — 119 e p. 121

4 Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., pp. 119 — 121

15 Tvi, p. 120

16 Tvi, p. 118

17 Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, cit., p. 19 ¢ Merlo G. G., Eretici ed eresie
medievali, cit., p. 125

18 Benedetti M., Di regine, sante ed eretiche. Su Guglielma e sulla recente storiografia, in Reti Medievali 19/1
(2018); distribuito in forma digitale da Reti Medievali, p. 215; Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche
medievali, cit., p. 20;

19 Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, cit., pp. 19 —21 e



considerata I’incarnazione dello Spirito Santo?. Il problema quindi non era tanto Guglielma,
ormai morta e indiretta responsabile, ma le successive posizioni assunte dai suoi piu ferventi
proseliti, che costituivano pertanto un pericolo per I’ordine vigente. L’assoluta novita del
messaggio dei figli dello Spirito Santo era considerare una donna santa in quanto parte della
trinita; non solo, un’altra donna — soror Maifreda — si arrogo il diritto di predicare, celebrare
addirittura messa e di considerarsi vicaria della santa®!. Il problema era quindi la vita della
santa o il suo seguito e 1’interpretazione del suo messaggio d’amore? Il culto di Guglielma
nacque e si sviluppo nell’ortodossia, tanto che i primissimi promotori e fedeli della domina
furono gli stessi monaci di Chiaravalle. Tuttavia, dopo vent’anni dalla sua morte, 1’onda
inquisitrice si abbatté sui devoti rimasti, perché osarono proporre, sperimentare e diffondere un
messaggio alternativo e unico, ergo pericoloso; un messaggio che poneva la donna al centro
della venerazione, un culto che equiparava una donna al divino; una devozione che attendeva
con speranza una nuova era “al femminile”?*. Insomma, Guglielma mori, si trasfigurd nel
divino ed infine venne infangata dal marchio dell’eresia. L’intento della procedura
inquisitoriale era la sua damnatio memoriae, ma paradossalmente, essendo sopravvissute le
testimonianze processuali, possiamo ritenerci fortunati di averne salvato il ricordo?, il quale si
sarebbe probabilmente perso o, peggio ancora, si sarebbe “salvato” come una leggenda

dissacratoria dalle forti connotazioni orgiastiche segrete®.

Sarebbe certamente molto interessante poter approfondire di piu queste due figure — e non
solo — ma non ¢ sicuramente possibile rendere nella sua totalita la storia dei movimenti ereticali
nelle poche pagine di cui si compongono i nostri articoli. La riflessioni da fare sarebbero
molteplici, ogni singolo movimento e personalita merita il suo spazio e la sua giusta analisi. Vi
sono ancora molte questioni aperte, che solo le fonti possono aiutare a chiarire (qualora ce ne
siano). Sarebbe oltremodo stimolante considerare anche 1’altra faccia della medaglia — il
pensiero degli inquisitori — ma non ¢ detto che non possa proseguire questa strada in uno dei

miel prossimi pezzi per Scacchiere!

20 Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, cit., p. 126 - 127

2! Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, cit., p. 23 e Filii Spiritus Sancti: un'aggregazione
religiosa per i “tempi nuovi”, in Religiones novae, Verona, Cierre Edizioni (“Quaderni di storia religiosa”, 2), p.
214

22 Benedetti M., Di regine, sante ed eretiche. Su Guglielma e sulla recente storiografia, cit., p. 212 e Filii Spiritus
Sancti: un’aggregazione religiosa per i “tempi nuovi”, cit., p. 212 e ancora Merlo G. G., Eretici ed eresie
medievali, cit., p. 126 ¢ 128

23 Filii Spiritus Sancti: un’aggregazione religiosa per i “tempi nuovi”, cit., p. 208

24 Benedetti M., Di regine, sante ed eretiche. Su Guglielma e sulla recente storiografia, cit., p. 213



Federica Fornasiero — Scacchiere Storico

Federica Fornasiero ¢ medievista e laureata in Scienze Storiche presso I’Universita degli Studi
di Milano. Nella sua tesi si ¢ occupata di sindacato podestarile nel Trecento e dello studio delle
fonti relative al Comune di Reggio Emilia. Il suo interesse principale ¢ la storia sociale ed
economica, ma non disdegna anche la storia delle chiese e delle eresie medievali e la storia di

genere.

Bibliografia

Benedetti M., Condannate al silenzio. Le eretiche medievali, collana Accademia del silenzio

n.32, Mimesis Edizioni, Milano — Udine 2017

Benedetti M., Di regine, sante ed eretiche. Su Guglielma e sulla recente storiografia, in Reti
Medievali 19/1 (2018); distribuito in forma digitale da Reti Medievali, consultato il
30/09/2020: http://www.rmojs.unina.it/index.php/rm/article/view/5535/6171

Guglielma di Milano, detta la Boema, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 60 (2003);
distribuito in  forma  digitale da  Treccani.it, consultato il  30/09/2020:
https://www.treccani.it/enciclopedia/guglielma-di-milano-detta-la-boema (Dizionario-

Biografico)

Filii Spiritus Sancti: un’aggregazione religiosa per i “tempi nuovi”, in Religiones novae,

Verona, Cierre Edizioni (“Quaderni di storia religiosa”, 2), pp. 207- 224
Merlo G. G., Eretici ed eresie medievali, 11 Mulino, Bologna 2011
Merlo G. G., Il cristianesimo medievale in Occidente, Editori Laterza, Roma — Bari 2018

Pungilupo Armanno, di Benedetti M., Dizionario biografico degli italiani, vol. 85 (2016);
distribuito  in  forma  digitale da  Treccani.it, consultato il  30/09/2020:

https://www.treccani.it/enciclopedia/armanno-pungilupo_(Dizionario-Biografico)/



