
Dalla lancia al simbolo: rileggere Sparta oltre la leggenda 

Introduzione 

Situata in Laconia, nel Peloponneso meridionale, Sparta ha suscitato per millenni avversione, 

ma anche grandi passioni in pensatori dalle formazioni ideologiche tra le più disparate, 

diventando ben presto un mito: come sottolineato anche da Paul Cartledge “Sparta è tanto una 

realtà storica quanto un mito culturale”1 .  

 

Verrebbe dunque da chiedersi quando ha avuto inizio questo processo di “mitizzazione” che 

ebbe come esito quello che François Ollier definì come le mirage spartiate, il “miraggio 

spartano”2. Può sorprendere, ma è fin dall’antichità che, infatti, Sparta ha occupato un ruolo 

ambivalente nell’immaginario greco: esempio di efficienza istituzionale per Tucidide, 

paradigma di virtù per Senofonte o, ancora, oggetto di ammirazione retrospettiva per Plutarco. 

Obiettivo del presente articolo è quello di decostruire criticamente alcuni tra i più radicati 

luoghi comuni su Sparta e, per fare ciò, non possiamo non partire dall’analisi delle fonti appena 

citate, in quanto corrispondono al primo nucleo di informazioni con cui lo studioso deve fare i 

conti.  

 

Iniziamo subito col dire che lo studio della storia spartana si scontra immediatamente con un 

problema metodologico cruciale: quasi nessuna delle fonti letterarie in nostro possesso, infatti, 

proviene da autori spartani. L’immagine pervenutaci, quindi, è frutto di un’osservazione 

esterna e filtrata dall’esperienza ateniese, soprattutto quella antidemocratica e filo oligarchica 

che auspicava un possibile percorso evolutivo parallelo per Atene. Soltanto attraverso 

un’indagine di questo tipo possiamo, riprendendo un’espressione di Jean Ducat, “tentare di 

intravedere la Sparta reale al di là del suo miraggio”3. 

1. Sparta e la presunta aridità culturale 

Uno dei luoghi comuni più radicati nell’immaginario collettivo è quello di una Sparta priva di 

cultura. A differenza di Atene, infatti, essa viene spesso descritta come una realtà monocorde 

segnata da un rigido e impenetrabile militarismo che avrebbe soffocato ogni espressione 

artistica e filosofica o, almeno, questo è quanto traspare da una prima lettura delle fonti. Lo 

 
1 P. CARTLEDGE, Spartan Reflections, 2003 
2 F. OLLIER, Le mirage spartiate: étude sur l'idéalisation de Sparte dans l'antiquité grecque de l'origine 

jusqu'aux cyniques, 1933 
3 J. DUCAT, Spartan Education: Youth and Society in the Classical Period, 2006 



stesso Platone, infatti, nelle Leggi, nonostante non possa essere annoverato tra i detrattori di 

Sparta, afferma: “Voi avete la costituzione di un accampamento di soldati, non quella di chi 

abita nelle città” o, ancora, “a voi soltanto, fra i greci e fra i barbari di cui abbiamo notizie, il 

legislatore ha ordinato di astenervi dai più grandi piaceri e dai divertimenti e di non gioirne”4. 

Dalla lettura di queste parole, emerge chiaramente l’inclinazione a considerare la città di 

Licurgo uno “Stato-caserma” che rappresentò, soprattutto per quanto attiene ai costumi, un 

unicum nel mondo greco, distante dalle altre poleis.  

 

Senofonte, Platone ed Eforo, considerati tra gli autori più autorevoli, concordavano sul fatto 

che la legislazione spartana fosse fortemente ispirata al valore dell’andreia, il coraggio di 

fronte al nemico, ma, né la giustizia spartana né la sua saggezza politica godettero della stessa 

ammirazione come possiamo evincere dalle parole di Isocrate: “Queste sono le mie parole, ma 

non mi riferivo né alla pietà, né alla giustizia, né alla saggezza politica, bensì alla formazione 

fisica in uso in questa città, all’esercizio del valore, alla concordia e, in breve, alla 

preparazione militare […]”5. Una preparazione militare, questa, cui si veniva indirizzati fin 

dalla più tenera età (solitamente tra gli otto e i nove anni) una volta superata la rigida selezione 

naturale prescritta dalla polis, che imponeva di lasciar morire quanti, appena nati, fossero 

risultati gracili o dotati di malformazioni. Questa, che potrebbe essere descritta come una vera 

e propria forma di eugenetica negativa ante litteram, apre la strada ad un argomento tortuoso 

sul quale ci limiteremo a citare le recenti scoperte archeologiche dell’antropologo Theodore 

Pitsios. Questi, infatti, trovò dei resti umani in una grotta sita lungo le pendici del monte 

Taigeto, ma nessuno di essi appartenenti a dei neonati, bensì a uomini tra i 18 e i 35 anni.  

 

Tornando all’agoghè (così ci si riferisce al sistema educativo spartano6) illuminanti, per quello 

che è il tema centrale dell’articolo, sono le parole di Plutarco nella Vita di Licurgo: 

“imparavano a leggere e a scrivere solo quel poco che era necessario, mentre tutto il resto 

dell'educazione era diretto a imparare, a obbedire, sopportare gli sforzi e vincere in 

combattimento”7.  

 

 
4 Platone, Leggi, libro I, 666e–667a  
5 Isocrate, Panatenaico, 47– 49 
6  Pausania, Periegesi della Grecia; Plutarco, Vite parallele; Senofonte, Costituzione degli Spartani. Per un 

ulteriore approfondimento sul sistema educativo si consiglia HENRI-IRENEE MARROU, Histoire de 

l'éducation dans l'Antiquité, Éditions du Seuil, 1948 
7 Plutarco, Vita di Licurgo, 16, 1–2 



Il concetto appare quanto mai chiaro: a Sparta non c’era spazio per ciò che esulasse dalla sfera 

militare. Molta attenzione andrebbe, poi, posta sui termini “poco che era necessario”, in quanto 

ci permette di introdurre una delle caratteristiche più emblematiche dell’esperienza culturale 

spartana: la laconicità. Noti per essere un popolo dalle poche parole, la concisione del  

linguaggio degli Spartani è stata sia esaltata come emblema di austerità da Plutarco nel suo 

trattato Sulla loquacità: “Infatti, come i Celtiberi ricavano l'acciaio dal ferro seppellendolo 

nella terra e poi ripulendolo dai grossi accumuli terrosi, così il discorso degli Spartani non ha 

scorie, ma essendo disciplinato dall'eliminazione di tutte le superfetazioni, è temprato per una 

completa efficienza”; sia criticata, come si legge nell’Andromaca di Euripide: “Se voi Spartani 

non aveste ottenuto la vostra reputazione combattendo con la lancia, potete essere sicuri che 

sotto altri aspetti non sareste considerati superiori a nessuno”.  

 

L’assenza di una ricchezza culturale a Sparta non è da ravvedersi, poi, unicamente per quanto 

concerne le espressioni di cultura immateriale, ma anche per ciò che riguarda la cultura 

materiale, riguardo la quale, ancora, esemplificative risultano le parole dello storico Tucidide: 

“Infatti, se la città dei Lacedemoni fosse abbandonata... i posteri sarebbero molto restii a 

credere che la loro potenza fosse grande quanto la loro fama... Poiché Sparta non ha templi e 

altri edifici costosi, e il suo abitato è un villaggio nell'antico stile ellenico, la sua potenza 

potrebbe sembrare minore di quanto non sia”8. Arrivati a questo punto, appare lecito chiedersi 

se quanto riportato dalle fonti prese in esame corrisponda o meno alla realtà e se, 

effettivamente, si possa parlare di aridità culturale. La risposta a questi interrogativi risiede nel 

fatto che la militarizzazione cui si accenna nelle fonti fu il frutto della cosiddetta “rivoluzione” 

di VI secolo a.C. e, di conseguenza, essa non ha investito tutta la storia di Sparta, i cui secoli 

precedenti appaiono, al contrario, ricchi di manifestazioni artistiche e culturali. A 

testimonianza di quanto appena affermato, non possiamo non accennare soprattutto agli scavi 

della scuola britannica presso il santuario di Artemide Orthia degli inizi del ‘900, responsabili 

della constatazione di un sostanziale declino dell'arte spartana e della promozione dell'idea di 

una "rivoluzione", di cui l'eforo Chilone9 sarebbe stato l'ispiratore, determinando il passaggio 

da una città fiorente artisticamente nel VII secolo e all'inizio del successivo sino alla città-

caserma di età tardo-arcaica e classica (G. Dickins, 1912).  

 

 
8 Tucidide, Storie, I 
9 Aulo Gellio, Noctes Atticae, I, 3 



Contrariamente a quanto comunemente si pensi, tra l’VIII ed il VII secolo a.C., Sparta e non 

Atene, fu il principale crocevia culturale del continente greco, come dimostrato 

dall’istituzionalizzazione di pratiche poetiche e musicali e dall’attività di numerosi poeti e 

musici che operarono nella città di Licurgo. Tra questi, emblematica è la figura di Alcmane10, 

i cui componimenti in dialetto dorico portarono nei secoli successivi gli storici greci, 

probabilmente increduli che un simile poeta potesse provenire da una polis così rozza e 

militarizzata come la Sparta a loro contemporanea, a ipotizzare per lui una possibile origine 

microasiatica. Tuttavia, che gran parte della produzione di Alcmane, di cui abbiamo circa un 

centinaio di frammenti, si collochi in ambiente spartano appare fuori discussione a causa 

dell’uso del dialetto dorico, delle ritualità e delle celebrazioni religiose tipicamente celebrate a 

Sparta, nonché per le istituzioni dei cori di adolescenti che partecipavano alle numerose feste 

della città. Il ruolo esercitato a Sparta da Alcmane è esplicitamente ricordato da un anonimo 

grammatico: ≪ i Lacedemoni a quel tempo assegnarono ad Alcmane, benchè fosse lidio, il 

ruolo di maestro (διδάσκαλοv) dei cori tradizionali (πατρίοις χοροῖς) di fanciulle e di 

adolescenti ≫11. 

 

Quello di Alcmane, tuttavia, non fu un caso isolato: questi, piuttosto, fu l’ultimo esponente di 

una lunga e significativa tradizione artistica che vide la convergenza a Sparta di personalità 

provenienti da vari contesti geografici dell’Ellade. Fu significativa, soprattutto, la figura di 

Terpandro di Lesbo. Spostatosi a Sparta per volontà dell’oracolo di Delfi12, viene ricordato non 

solo per essere stato l’ideatore dell’eptacordo (la cetra a sette corde) che riformò la musica 

citarodica, ma anche per aver fondato una vera e propria scuola che rese i Dori del Peloponneso 

i più rinomati autori di questo genere. Accanto alla figura di Terpandro, possiamo ricordare 

anche Senodàmo di Citera, Polimnesto di Colofone (ricordato in uno dei frammenti di 

Alcmane), Taleta di Gortina (che contribuì ad istituire le Gimnopedie, una delle principali feste 

di Sparta) e Sacada di Argo. Questo gruppo eterogeneo di artisti è la testimonianza di una polis 

cosmopolita ed animata da una fervida attività artistico-culturale. L’interazione tra queste 

figure portò non solo alla produzione di componimenti poetico-musicali, ma anche alla 

codificazione di modelli esecutivi e regole performative che sarebbero state assunte nei 

principali agoni corali della città. Tali attività artistiche trovarono formalizzazione all’interno 

delle competizioni organizzate in occasione delle principali feste religiose spartane: le Carnee, 

 
10 G. DICKINS, The Growth of Spartan Policy, in JHS, a.XXXII 1912, pp. 1-42 
11 P. Oxy. 2506, fr. 1 
12 Sosibio di Sparta, FGrHist 595 F 3 



in onore di Apollo Carneo, divinità agricola e pastorale particolarmente venerata a Sparta; e le 

Gimnopedie, celebrazioni durante le quali giovani efebi danzavano nudi in performances 

rituali13. Entrambe le festività avevano una forte valenza iniziatica, legata ai passaggi di status 

dei giovani spartani all’interno dell’agoghè. In questo senso, musica e poesia non avevano un 

ruolo marginale, bensì strutturale, come strumenti di indottrinamento dei valori comunitari, 

veicoli di identità collettiva e coesione politica.  

 

Impossibile non parlare poi di Tirteo14, poeta del VII secolo a.C. che, secondo Strabone15, 

combatté durante la seconda guerra messenica a capo di un contingente spartano. Come già 

detto precedentemente per Alcmane, anche l’origine spartana di Tirteo fu messa in discussione 

dalle fonti16, nonostante, in realtà, egli appaia essere un cittadino spartano a pieno titolo, come 

dimostrato dalla sua perfetta integrazione nel sistema ideologico della polis aristocratica. 

Traccia di quanto appena affermato è da vedersi nei suoi versi, tra i quali il più celebre recita: 

“Τεθνάμεναι γὰρ καλὸν ἐνὶ προμάχοισι πεσόντα ἄνδρ' ἀγαθόν, περὶ ᾗ πατρίδι μαρνάμενον”17 

(«Giacere morto è bello, quando un prode lotta per la sua patria e cade in prima fila»). La poesia 

di Tirteo segna una svolta profonda nella rappresentazione dell’ideale eroico all’interno della 

tradizione greca arcaica: se nell’epica omerica, infatti, l’eroe combatte e muore animato dalla 

ricerca della kleos, il cui significato implicito si sintetizza nell'espressione "ciò che gli altri 

sentono dire di te", quale massima espressione della propria individualità e del proprio valore 

aristocratico, in Tirteo l’orizzonte dell’eroismo muta radicalmente, dal momento in cui il 

guerriero cantato dal poeta spartano non lotta per la propria fama individuale, bensì per un fine 

superiore quale la sopravvivenza e la grandezza della patria. L’eroe tirteico offre 

consapevolmente la propria vita al servizio della polis, incarnando una concezione collettiva e 

civica del valore. Questa concezione si radica nel modello politico e sociale spartano, costruito 

sin dalle riforme di Licurgo attorno alla centralità della funzione militare e alla subordinazione 

dell’individuo all’interesse dello Stato. Nel kòsmos spartano, lo Stato rappresenta il valore 

 
13 Erodoto, Storie, I, 82 e VI, 67, 3; Plutarco, Vite parallele, "Vita di Agesilao", 29 
14 H. VAN WEES, Tyrtacus’ Eunomia: Nothing to do with the Great Rhetra, in Sparta: new prospectives, a cura 

di S. HODKINSON, A. POWELL, Londra, 1999, pp. 1-41 
15 Strabone, VIII, 4, 10 
16 Platone, Leggi, 1, 629a e relativi scolii; Licurgo, Contro Leocrate, 106; Diodoro Siculo, Biblioteca storica, 

XV, 66, 3. Secondo la Suida, τ 1205 Adler era invece nato a Sparta o a Mileto ed era figlio di un certo 

Archembroto, mentre Claudio Eliano dice semplicemente che Tirteo non era di Sparta (Varia historia, XII, 50). 

Plutarco ricorda una battuta dello spartano Pausania che, a chi gli chiedeva il motivo per cui Tirteo era stato 

fatto cittadino spartano, rispondeva: «affinché non possa apparire che uno straniero sia il nostro comandante» 

(Moralia, 230d) 
17 Tirteo, fr. 6,1-2 



supremo, mentre il singolo acquista senso e dignità solo in quanto parte organica di un tutto.  

 

Medesimo discorso è da farsi in merito alle manifestazioni di cultura materiale. L’identità 

artistica della Laconia – e in particolare della polis di Sparta – emerge con maggiore chiarezza 

a partire dal VII secolo a.C., come attestano gli abbondanti ritrovamenti archeologici (già citati 

precedentemente) provenienti dal santuario di Artemide Orthia, nonché da altri contesti urbani 

e suburbani. Parallelamente, infatti, alle trasformazioni istituzionali e culturali che videro 

Sparta indirizzare ogni aspetto della vita civica verso il rafforzamento dello Stato e della 

disciplina collettiva, l’arte lacedemone iniziò a sviluppare un proprio linguaggio visivo: volti 

femminili decoranti i manici di brocche in bronzo, statuette di fanciulle nude e statuette 

maschili; tutte riconoscibili dai tratti plastici comuni quali volti stretti, allungati e asimmetrici 

con particolare rilievo dato alle sopracciglia. Gli stessi ritrovamenti, inoltre, hanno anche 

permesso di confermare l’attribuzione alla Laconia della ceramica laconica, contraddistinta 

dalla colorazione che varia dal rosa al marrone chiaro e dalla tecnica a figure nere, che 

soppiantò quella protogeometrica e geometrica. Inoltre, grazie a Pausania, abbiamo la 

possibilità di ricordare il nome di alcuni scultori famosi di origine spartana, che dovettero 

operare nel VI secolo a.C. e che ebbero il merito di aver creato statue e sculture a Olimpia18: 

Dorykleidas, Medon, Hegylos e il figlio Theokles, Dontas. Non possiamo, infine, non 

menzionare Gitiadas, che restaurò il tempio di Atena sull'acropoli di Sparta, decorandolo con 

placche di bronzo ed arricchendolo con una statua della dea, a cui fu attribuito l'epiteto di 

Chalkioikos cioè "dalla casa di bronzo"19. Dal quadro delineato emerge chiaramente come la 

documentazione archeologica e le testimonianze letterarie offrano un quadro profondamente 

articolato della produzione artistica spartana, sufficiente a smentire criticamente l'immagine 

stereotipata di una polis interamente votata alla disciplina militare e povera di sensibilità 

estetica. Sebbene l’ideologia civica spartana abbia fortemente influenzato l’evoluzione delle 

forme artistiche, orientandole verso un linguaggio severo, essenziale e controllato, ciò non 

implica una carenza di creatività o di raffinatezza tecnica. Al contrario, l’arte laconica rivela 

una piena integrazione nel panorama culturale del mondo greco arcaico e classico, come 

dimostrano non solo i ritrovamenti del santuario di Artemide Orthia, ma anche le sculture 

attribuite ad artisti spartani attivi anche fuori dalla Laconia, oltre alla diffusione della ceramica 

laconica nei circuiti commerciali del Mediterraneo.  

 
18 Pausania, V, 17, 1-2; VI. 19, 8; VI, 19, 14 
19 Pausania, III, 18, 7 e IV, 14, 2 



 

Resta, adesso, da affrontare un ulteriore problema: la cessazione della produzione artistica 

spartana. Questa costituisce una questione complessa, nonostante appaia fuori discussione che 

il declino di alcune classi di manufatti artistici, in particolare di quelli destinati all’esportazione, 

sia da imputare non tanto a dinamiche interne alla comunità spartana, quanto piuttosto alla 

crescente affermazione di prodotti concorrenti provenienti da altri centri del mondo greco. In 

tale contesto, non è tanto la produzione a rivestire un ruolo determinante, quanto piuttosto il 

consumo e i contesti di fruizione artistica. Da uno studio approfondito dei materiali votivi 

rinvenuti nei diversi santuari del territorio spartano, emerge un quadro articolato e non univoco, 

che invita alla cautela nell'avanzare generalizzazioni, nonostante appaia evidente che, a partire 

dalla seconda metà del VI secolo a.C., le manifestazioni artistiche assunsero progressivamente 

una fisionomia più nettamente orientata alla celebrazione dell'identità militare. Emblematico, 

in tal senso, è il caso delle decine di migliaia di figurine in bronzo raffiguranti opliti, rinvenute 

nel santuario di Artemide Orthia, che attestano una crescente tendenza a rappresentare la 

società spartana secondo modelli iconografici ispirati all’ideale del guerriero. 

 

2. Sparta e l’attività militare 

Con militarismo possono intendersi diversi significati: militarista può essere detta una società 

nella quale il potere è nelle mani delle forze armate; la preparazione militare dei cittadini è 

perseguita con particolare impegno; gli ideali militari prevalgono su quelli non militari. Negli 

studi su Sparta sono state applicate, in modo più o meno esplicito, tutte e tre le nozioni, talora 

singolarmente, talaltra nel loro complesso20, ma l’idea di una Sparta onnipresente sullo 

scacchiere bellico della Grecia, proiettata verso l’esterno ed animata da una vocazione bellica 

permanente è anch’essa frutto di quel percorso di mitizzazione cui abbiamo accennato 

all’inizio.  

 

La decostruzione di questa visione non potrebbe aprirsi meglio che con le parole del gesuita 

Giovanni Botero, il quale, nel 1589, scrisse: “I Lacedemoni, volendo dimostrare esser maggior 

cosa il conservar il suo che l’acquistar l’altrui, punivano quegli che avessero perduto nella 

battaglia non la spada, ma lo scudo”21. Dalle parole del filosofo emerge chiaramente il 

 
20 M. BETTALLI, La guerra nel mondo greco, In La guerra nel mondo antico, pp. 71–106, Bologna, 2019 
21 G. BOTERO, Della Ragione di Stato, Venezia, Giovanni Giolito de Ferrari, Giovanni Paolo Giolito de 

Ferrari, 1589 



concetto chiave lungo il quale tesseremo la nostra decostruzione: l’attendismo di Sparta. Le 

operazioni militari condotte dalla città di Licurgo, infatti, difficilmente oltrepassavano il canale 

di Corinto, preferendo invece concentrarsi sui territori già annessi da Sparta stessa. Per riuscire 

a comprendere pienamente le motivazioni di questa quasi permanente assenza militare extra 

peloponnesiaca, dobbiamo necessariamente fare un passo indietro e tornare all’VIII secolo 

a.C., periodo della prima guerra messenica. Tirteo attribuisce alla Prima guerra messenica una 

durata ventennale, culminata con la conquista definitiva della regione sotto la guida del re 

spartano Teopompo22. Una datazione dell’evento verso la fine dell’VIII secolo a.C., già 

proposta dalla tradizione antica, merita una certa considerazione, pur nel necessario 

atteggiamento critico verso tali fonti. In effetti, esistono almeno due elementi di natura 

archeologica che suggeriscono di non posticipare eccessivamente la cronologia di questo 

conflitto: il primo, è costituito dalla stretta connessione, attestata dalle fonti antiche a partire 

dallo storico Antioco di Siracusa, tra la guerra messenica e la fondazione della colonia spartana 

di Taranto23, la cui datazione agli ultimi decenni dell’VIII secolo è confermata dai dati 

stratigrafici e dai reperti materiali rinvenuti nel sito; il secondo elemento, è rappresentato da un 

recente ritrovamento archeologico presso il sito di Mavromati, dove in età classica sorse la 

Messene ricostruita da Epaminonda24: qui sono emerse tracce di un insediamento databile tra 

il IX e l’VIII secolo a.C., la cui cessazione sembra coincidere verosimilmente con la conquista 

della regione; questi elementi forniscono così, un ulteriore indizio a sostegno della cronologia 

alta per la fine della prima guerra messenica25. Resta del tutto problematica, invece, la storicità 

di una vera e propria seconda guerra combattuta contro i Messeni, intesa come un conflitto di 

rivolta durante il quale gli assoggettati, guidati dalla figura leggendaria di Aristomene, 

sarebbero stati definitivamente sconfitti. La principale fonte narrativa a sostegno di questa 

tradizione è Pausania, il quale, rifacendosi a un filone storiografico che riteneva Tirteo 

partecipe del conflitto a capo di un contingente spartano, ne colloca lo svolgimento a due 

generazioni di distanza dalla prima, ossia intorno alla metà del VII secolo a.C.26. Tuttavia, 

l’ipotesi di una seconda guerra appare indebolita da due fattori principali. In primo luogo, 

nessuno dei frammenti pervenuti di Tirteo contiene un riferimento esplicito a un conflitto in 

corso con i Messeni; in secondo luogo, nelle testimonianze letterarie più antiche si fa 

 
22 Tirteo, fr. 5 W 
23 Antioco di Siracusa, FGrHist 555, F, 13 
24 L. PEARSON, The Pseudo-History of Messenia and Its Authors, in “Historia”, a.XI, pp. 397-426, 1962 
25 Un abbassamento radicale e poco convincente della cronologia di tale guerra e, in generale, di tutta la storia 

del Peloponneso arcaico è stato proposto da P.J.  SHAW, Discrepancies in Olympiad Dating and Chronological 

Problems of Archaic Peloponnesian History, Stuttgart, Steiner, 2003 
26 Pausania, IV 15,1–3 



generalmente menzione a un unico conflitto, non a una pluralità di guerre messeniche, il che 

invita a un atteggiamento di maggiore cautela nei confronti della ricostruzione tradizionale di 

una seconda fase bellica autonoma. Quello rappresentato dai Messeni sarà sempre un problema 

per Sparta, sino all’arrivo di Epaminonda che liberò definitivamente la regione dal giogo 

spartano nel 370/369 a.C., a seguito dell’inizio del predominio dei tebani in conseguenza della 

battaglia di Leuttra nel 371 a.C. 

 

Ma quali furono le conseguenze dell’assoggettamento della Messenia? Sparta poté contare su 

una base agraria di oltre 5.200 km² complessivi di territorio, che nessun’altra polis possedeva. 

D’altra parte, però, la necessità di tenere a bada una massa di uomini in condizione servile 

(assai più numerosa del corpo dei cittadini e assai più unita e determinata di quanto non fossero 

gli schiavi in altre poleis), fu non solo la causa della militarizzazione della società spartana, ma 

anche la causa principale del rifiuto ad impegnarsi in operazioni belliche extra 

peloponnesiache27.  

 

Passando in rassegna le fonti, la prima traccia della riluttanza spartana ad estendere il proprio 

impegno militare al di fuori del Peloponneso è da rintracciarsi nel corpus erodoteo. Erodoto ci 

tramanda, infatti, il celebre episodio in cui i Plateesi, minacciati dall’avanzata tebana, rivolsero 

una richiesta di aiuto al re spartano Cleomene I, il quale li invitò a cercare sostegno presso gli 

Ateniesi, più prossimi geograficamente e dunque in grado di fornire una protezione più 

tempestiva ed efficace28. Analogamente, l’episodio si ripeté qualche anno più tardi, quando 

Cleomene rifiutò la proposta di Aristagora, recatosi a Sparta per sollecitare un intervento 

militare nella rivolta ionica, a causa dell'inaccessibilità, per i Lacedemoni, di un 

coinvolgimento militare in territori così lontani29. Tale riluttanza a intraprendere azioni militari 

su fronti extra peloponnesiaci è una costante reiterata nel racconto erodoteo. In questo senso, 

assume particolare rilievo l’episodio del ritardo spartano in occasione della battaglia di 

Maratona30, combattuta nell’agosto o nel settembre del 490 a.C. nell’ambito della prima guerra 

persiana. Alla vigilia della battaglia, gli Ateniesi chiesero aiuto agli spartani inviando 

l’emerodromo Fidippide, ma, anche in questo caso, secondo Erodoto, l’intervento spartano fu 

rimandato a causa del mancato plenilunio. Ancora una volta, lo sguardo degli Spartani non 

 
27 M. BETTALLI, Storia Greca, Firenze, 2013 
28 Erodoto, Storie, VI, 108 
29 Erodoto, Storie, V, 50 
30 Erodoto, Storie, VI, 106, 3 e VI, 120 



superò l’Istmo, che essi stessi si impegnarono a fortificare con una cinta muraria: e non poteva 

essere altrimenti, a causa della situazione di grave instabilità all’interno dello stesso 

Peloponneso.  

 

Oltre al pericolo costante degli iloti, in particolar modo quelli della Messenia, la cui rivolta è 

considerata da Platone la causa del ritardo spartano a Maratona31, Erodoto accenna a conflitti 

contro città e popoli peloponnesiaci (Tegea, Argo, Itome) avvenuti dopo Platea, a 

testimonianza del fatto che il controllo di Sparta sul Peloponneso non fosse poi così saldo. Il 

tòpos così delineato riemerge anche alla vigilia della famosissima battaglia delle Termopile, 

dal momento che Sparta inviò solo il contingente dei 300 opliti guidati da Leonida, poiché 

impegnata nella celebrazione delle Carnee32. La riluttanza spartana a operare oltre l’Istmo 

ricorre anche in Tucidide, il quale riferisce che, dopo la sconfitta persiana, il re Leotichida e 

gli alleati peloponnesiaci ritornarono in patria, mentre gli Ateniesi e i loro alleati proseguirono 

l’attività militare antipersiana, assediando Sesto33. L’atteggiamento degli Spartani nel corso 

della pentecontetia, ancora, si configura come un ulteriore esempio del loro attendismo. 

Secondo la testimonianza di Tucidide, mentre Atene procedeva nel consolidamento e 

nell’espansione del proprio impero, i Lacedemoni, pur perfettamente consapevoli di tale 

dinamica egemonica, scelsero di non opporsi in modo sistematico e diretto: il loro intervento 

si limitò, infatti, ad episodi sporadici, circoscritti a casi di stretta necessità, riflettendo una 

politica che spinse Sparta a non compromettere la propria stabilità interna e le sue risorse 

militari in conflitti evitabili34. Con quanto affermato fino ad ora, ovviamente, non si vogliono 

negare episodi di una Sparta impegnata militarmente anche al di fuori del Peloponneso, 

rintracciabili tanto nell’opera di Erodoto, quanto in quella di Tucidide, ma, invece, chiarire 

come l’immagine di una polis costantemente proiettata verso l’esterno e impegnata in imprese 

belliche extra peloponnesiache sia il frutto di una lettura distorta e semplificata del suo ruolo 

politico-militare nell’Ellade. L’analisi delle fonti letterarie dimostra, invece, che l’attività 

spartana al di fuori della penisola fu episodica, strategica e spesso dettata da circostanze 

eccezionali, piuttosto che da una sistematica volontà espansionistica o imperialista. Più che una 

potenza “interventista”, Sparta appare legata a un modello difensivo e conservatore, dove, in 

primis, assumeva straordinaria importanza la stabilità interna. L’attendismo strategico 

 
31 Platone, Leggi, 707 c. 
32 Erodoto, Storie, VII, 206 
33 Tucidide, Storie, I, 89, II 
34 Tucidide, Storie, I, 118, II 



spartano, lungi dall’essere una debolezza, fu una scelta funzionale alla propria sopravvivenza 

istituzionale e alla salvaguardia dell’ordine sociale. Gli Spartani potevano essere definiti non 

guerrieri professionisti, ma cittadini professionisti35. 

 

Conclusione 

L’analisi condotta ha mostrato come l’immagine tradizionale di Sparta, quella di una polis 

esclusivamente dedita alla guerra e refrattaria a ogni forma di espressione culturale, sia il 

risultato di una sedimentazione ideologica complessa, stratificata nel tempo e solo parzialmente 

ancorata alla realtà storica. Tale rappresentazione, lungi dall’essere un mero riflesso 

documentario, si configura piuttosto come un costrutto culturale, elaborato in primo luogo da 

osservatori prevalentemente ateniesi e successivamente così mutuato dalla ricezione 

storiografica romana, rinascimentale e moderna. In tal senso, decostruire il “miraggio 

spartano”, per riprendere la celebre formula di François Ollier, significa innanzitutto adottare 

un approccio critico alle fonti, interrogandone i presupposti ideologici, le finalità retoriche e le 

cornici interpretative. Sul piano culturale, l'evidenza archeologica e letteraria, relativa ai secoli 

VIII-VI a.C., rivela una Sparta sorprendentemente dinamica e cosmopolita, in cui le arti non 

solo erano presenti, ma assolvevano a funzioni fondamentali nella costruzione dell’identità 

collettiva e nella trasmissione dei valori civici. Figure come Alcmane, Terpandro e Tirteo non 

costituiscono eccezioni isolate, bensì espressioni di un sistema culturale organico in cui la 

produzione artistica era funzionale al rafforzamento del tessuto civico. In tal senso, l’arte 

spartana appare profondamente legata al paradigma dell’utilità pubblica: essa non perseguì la 

celebrazione dell’individuo, come nella tradizione ateniese, ma si strutturò secondo logiche 

collettive, rituali e pedagogiche. Analogamente, la questione del cosiddetto interventismo 

militare spartano si dissolve, alla luce di un’analisi sistematica delle fonti, in favore di un 

modello di comportamento strategico ben più sfumato e attendista. In questo articolo, si è infatti 

incontrata Sparta profondamente consapevole della propria fragile struttura sociale che 

imponeva una politica estera estremamente cauta, orientata non all'espansionismo, ma alla 

conservazione dell’ordine esistente, costantemente minacciato dall’ingente massa di iloti36. 

 

Collocare Sparta nel suo specifico contesto storico e, di conseguenza, sottrarla alle 

 
35 M. BETTALLI, La guerra nel mondo greco, In La guerra nel mondo antico, Bologna, 2019 
36 M. BETTALLI, Storia Greca, Firenze 2013 



semplificazioni oppositive rispetto ad Atene, consente non solo di restituire complessità a una 

realtà troppo a lungo deformata, ma anche di riflettere criticamente sui meccanismi stessi della 

costruzione storiografica e sull’urgenza, per lo storico, di confrontarsi con le immagini ricevute 

dell’antichità. In questo senso, il caso spartano si configura come un laboratorio perfetto: esso 

sollecita non soltanto una revisione empirica delle narrazioni tradizionali, ma anche una 

riflessione epistemologica sul ruolo dei luoghi comuni, delle genealogie ideologiche e degli 

immaginari politici nella trasmissione e nell’interpretazione del passato. Rileggere Sparta 

significa, in conclusione, ridefinire le coordinate stesse attraverso cui comprendiamo la polis 

greca, la sua pluralità di modelli e la sua magnifica complessità37. 

 

Giovanni Quartucci 

 

Bibliografia 

Bettalli, Marco. 2013. Storia greca. Firenze 

Bettalli, Marco. 2019. “La guerra nel mondo greco.” In La guerra nel mondo antico, 71–106. 

Bologna 

Botero, Giovanni. 1589. Della Ragion di Stato  

Ollier, François. 1933. Le mirage spartiate: étude sur l'idéalisation de Sparte dans l'antiquité 

grecque de l'origine jusqu'aux cyniques  

Cartledge, Paul. 2003. The Spartans: An Epic History. London  

Dickins, Guy. 1912. The Growth of Spartan Policy. Cambridge  

Ducat, Jean. 2006. Spartan Education: Youth and Society in the Classical Period  

Nafissi, Massimo. 1991. La nascita del kosmos. Studi sulla storia e la società di Sparta. Napoli  

Bearzot, Cinzia e Landucci, Franca. 2004. Contro le “leggi immutabili”. Gli Spartani fra 

tradizione e innovazione. Milano  

Vattuone, Riccardo. 2004. Sparta fra tradizione e storia. Bologna  

 
37 J. DUCAT, Spartan Education: Youth and Society in the Classical Period, 2006 



Murray, Oswyn. 1996. La Grecia delle origini; Lévy, Edmond. 2006. Sparta. Lecce 

Valzania, Sergio. 1999. Brodo nero. Sparta pacifica, il suo esercito, le sue guerre. Roma 

Lazenby, John, Francis. 1985. The Spartan Army. Warminster. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


