
1 

 

LA PRIMA CROCIATA (1096-1099) 

 

 
«La crociata predicata da Urbano II nel 1095 

segna l’inizio di una vera rivoluzione dottrinale. 

La Chiesa cristiana, nell’arco di un millennio, 

passa dal rifiuto della violenza guerriera  

all’uso sancito delle armi, 

dal pacifismo alla guerra santa, alla crociata»1. 

 

 

1. Introduzione 

Durante l’XI secolo si assistette alla diffusione della pratica del pellegrinaggio verso i luoghi 

considerati sacri dalla tradizione cristiana: da Roma a Santiago di Compostela, fino alla Terrasanta, 

la cui meta principale era Gerusalemme e, quindi, il Santo Sepolcro. Il pellegrino – di qualsiasi 

estrazione sociale – partiva da solo o in gruppo per tre ragioni principali: adempimento di un voto, 

espiazione dei peccati, devozione. La Chiesa di Roma a questo punto iniziò a intravedere la possibilità 

di sfruttare questa pratica, spronando i fedeli a difendere o a riconquistare i luoghi sacri, strappandoli 

agli infedeli (soprattutto musulmani) anche con le armi. A tal proposito, a partire da Alessandro II nel 

1064 e successivamente con Urbano II a Clermont nel novembre 1095, i pontefici via via promossero 

il pellegrinaggio armato con le cosiddette indulgenze, ossia la remissione dei peccati per chiunque 

partisse e desse il proprio contributo in difesa – e anche diffusione – della Fede in funzione 

antislamica2. La Terrasanta divenne pertanto la meta principale da sottrarre al nemico, in particolar 

modo all’Islam, e le crociate divennero ben presto «una forma molto particolare di pellegrinaggio»3.  

 

 

2. Premesse alla prima crociata 

La Città Santa – dapprima romana, poi bizantina; culla dell’ebraismo, del cristianesimo e infine 

dell’Islam – divenne araba nel VII secolo, quando venne sottoposta al califfato di Baghdad: da questo 

 
1 FLORI, Le crociate, p. 9. 
2 BARBERO, Benedette guerre, pp. 6-8; FLORI, Le crociate, pp. 19-21; ZORZI, Manuale, pp. 241-243. 
3 BARBERO, Benedette guerre, p. 5. 



2 

 

momento in poi, parte della sua popolazione iniziò a convertirsi alla religione islamica, creando una 

situazione di convivenza tra i tre monoteismi. Inizialmente, i rapporti tra Occidente e Medio Oriente 

furono pacifici, tanto che Carlo Magno stipulò diversi accordi con il califfato, anche per garantire i 

pellegrinaggi cristiani in sicurezza. Tuttavia, dall’XI secolo, il califfato arabo cadde sotto il giogo 

turco, che lo smembrò in califfati, emirati e sultanati indipendenti spesso in conflitto tra loro. I Turchi, 

a differenza degli Arabi, furono meno tolleranti e più bellicosi nei confronti della popolazione locale, 

dei pellegrini cristiani e dell’impero bizantino, il quale, minacciato, si vide costretto a rivolgersi 

all’Occidente in cerca di aiuto: appello che venne palesato durante il Concilio di Parma, antesignano 

di quello di Clermont del 1095. Sul fronte iberico, invece, all’avanzata araba si contrappose la 

Reconquista cristiana (718-1492)4, esacerbando così i sentimenti di rivalsa contro l’Islam, che 

sfociarono successivamente e violentemente nelle cosiddette crociate. Per quanto riguarda invece la 

Chiesa romana, va sicuramente tenuto a mente che la Lotta per le investiture e la Riforma gregoriana 

avevano contribuito a dare una nuova organizzazione politico-giuridica alla Curia di Roma, e che la 

figura del pontefice andò imponendosi come guida spirituale e politica della Cristianità5; una 

comunità che – a seguito della disgregazione dell’impero carolingio – faticava a trovare equilibrio e 

la cui nobiltà feudale pareva essere ormai allo sbando, dedita soprattutto a razzie e violenze. Questa 

complicata situazione trovò una sorta di valvola di sfogo nella prassi del pellegrinaggio armato, che 

si tradusse in una vera e propria spedizione militare – dai tratti coloniali e con forti spinte religiose, 

politiche ed economiche – al fine di conquistare e di controllare il Medio Oriente, con la speranza di 

un lauto bottino spirituale ma anche materiale6.  

 

 

3. Urbano II, Clermont e l’indulgenza plenaria: l’inizio del pellegrinaggio armato dei crociati 

Come si è anticipato, papa Urbano II “inventò” l’idea di crociata «in un momento in cui la Chiesa 

romana sta puntando decisamente a diventare la guida politica della Cristianità»7, in un momento cioè 

in cui l’impero era in crisi, ormai caratterizzato dalla proliferazione di signorie locali laiche ed 

ecclesiastiche, e da conflitti intestini. Infatti, una delle caratteristiche della prima crociata fu proprio 

l’assenza di partecipazione dell’imperatore e dei sovrani, compensata però dal protagonismo della 

Chiesa e dei feudatari, maggiori e minori o esponenti di rami cadetti generalmente estromessi 

 
4 Si veda BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, pp. 260-262. 
5 Per un approfondimento, si veda FORNASIERO, La lotta per le investiture. 
6 BARBERO, Benedette guerre, pp. 6-10, 15; BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, pp. 248-250, 252-253; DEMURGER, 

Crociate e crociati, p. 7, 18-20; FLORI, Le crociate, pp. 7-8, 19-22, 25-26. 
7 BARBERO, Benedette guerre, p. 15. 



3 

 

dall’eredità familiare destinata solitamente ai primogeniti. Una seconda importante peculiarità di 

questo preciso periodo storico fu che la guerra e le conseguenti violenze iniziarono ad essere 

considerate non solo lecite, ma anche sante, degne di benedizione papale e doverose per potersi 

considerare un buon cristiano: fino all’XI secolo, la Chiesa ripugnava la violenza anche quando 

“giustificabile” (volta, per esempio, alla conversione dei pagani), peccato che in qualche modo 

doveva essere espiato e per il quale si sarebbe dovuto chiedere perdono. Urbano II invece non si 

limitò solo a ideare il concetto di crociata, ma addirittura arrivò a concedere la remissione dei peccati 

a chi avesse intrapreso il pellegrinaggio armato contro gli infedeli, di fatto dando un nuovo obiettivo 

soprattutto a quella nobiltà minore o cadetta dedita alla violenza, che rappresentava un grave 

problema in Occidente e per il papato, il quale era intenzionato a ripristinare ordine e pace 

delocalizzando i conflitti. Inoltre, al di là delle implicazioni economiche, politiche e sociali, il 

linguaggio utilizzato era attinente alla sfera religiosa: pellegrinaggio, martirio, remissione, infedeli8. 

In sintesi, «il papato avocava a sé l’uso consacrato delle armi, interveniva per porre fine alle guerre 

fratricide e mediava la riconciliazione tra potenze cristiane quale condizione per vederle impegnate 

in Oriente»9.  

La Chiesa, inoltre, se fino a questo momento aveva sostanzialmente cercato di condannare la 

guerra sulla scorta del messaggio diffuso dal Nuovo Testamento, chiedendo a chi la praticava per 

mestiere di purificarsi dal peccato, a partire dall’XI secolo tese sempre più a giustificarla in funzione 

antipagana – e quindi antimusulmana – come mezzo attraverso il quale giungere al proprio obiettivo, 

fino a renderla una sorta di dovere morale, una missione, un’occasione per ottenere il perdono dei 

peccati e un sacrificio che poteva culminare nel martirio10. 

Il 1095 fu un anno di svolta, durante il quale si tennero due concili che inaugurarono la prassi 

delle crociate: uno a Pavia e l’altro a Clermont, crocevia da cui solitamente partivano i pellegrini 

verso la Penisola iberica. Quella di Clermont fu un’assemblea in cui si discussero i punti salienti della 

Riforma ecclesiastica, soprattutto simonia e pace di Dio per porre fine sia agli abusi del clero, sia alla 

condotta anticristiana della nobilità. Il consesso radunò il papa, il clero e i cavalieri e feudatari franco-

germanici; contestualmente, Urbano II pronunciò il celeberrimo Appello, con il quale il pontefice – 

per porre fine alle lotte fratricide, in risposta alla richiesta d’aiuto da parte dell’imperatore bizantino 

Alessio Comneno e probabilmente con la speranza di ripristinare lo scisma tra Chiesa occidentale e 

orientale (1054) – spinse l’aristocrazia a espiare i propri peccati con un pellegrinaggio armato in 

 
8 BARBERO, Benedette guerre, p. 15, 33; BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, pp. 245-250, 252-253; FLORI, Le 

crociate, pp. 9-13, 19-21.  
9 BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, p. 246. 
10 FLORI, Le crociate, pp. 10-18, 74-75. 



4 

 

Terrasanta, il cui fine era la cacciata dei Turchi: si diede così formalmente inizio alla Prima crociata 

l’anno seguente, quando un primo contingente partì dapprima alla volta di Costantinopoli, seguito poi 

da un altro che proseguì, passando successivamente per l’Anatolia alla volta di Gerusalemme, città 

che capitolò nel 109911.   

Tra i crociati non vi furono però solamente nobili e cavalieri, ma anche una massa di popolani, 

talvolta emarginati, donne, bambini e chierici, in cerca di riscatto sociale, economico – allettati dalla 

prospettiva di guadagno e dalla possibilità di migliorare il proprio status – e religioso, in vista pertanto 

della remissione dei peccati come ricompensa spirituale per aver partecipato al pellegrinaggio armato 

e alla conversione – o in caso contrario allo sterminio – degli infedeli. Inizialmente, Urbano II – che, 

come si è visto, rivolse il suo appello a un’assemblea nobiliare – fu riluttante all’idea di un contingente 

popolare; tuttavia, non ebbe modo di fermare l’adesione anche delle fasce basse della cristianità 

occidentale. Questa massa – meno organizzata ed esperta rispetto agli eserciti nobiliari – si pose al 

seguito di Pietro l’Eremita, predicatore e figura carismatica non inquadrata ufficialmente nel clero, la 

quale – secondo la tradizione – non solo si fece portavoce del volere di Cristo, ma anche di quello del 

popolo. I suoi sermoni – tra Francia e Renania – e la sua persona, infatti, catalizzarono l’attenzione 

di uomini e donne, laici e religiosi, popolani e nobili, che – stando ai resoconti – lo veneravano come 

un santo capace di miracoli. Pietro si pose pertanto alla testa della cosiddetta crociata popolare, la 

quale marciò verso Costantinopoli in anticipo rispetto alle truppe guidate dal vescovo di Le Puy, 

ambasciatore pontificio e capo spirituale della crociata nobiliare12.  

 

 

4. Deus Vult! La crociata popolare: massacri e saccheggi in nome di Dio 

La prima popolazione a soccombere al fervore cristiano fu sicuramente quella ebrea: l’appello del 

pontefice a proteggere e a liberare la cristianità dagli infedeli, infatti, esacerbò l’odio religioso e 

razziale contro i cosiddetti “nemici di Cristo”, ebrei e musulmani, i primi rei di rinnegare il Messia e 

aver collaborato alla sua crocefissione, i secondi di occupare i luoghi sacri. Quando i pellegrini 

“popolani” iniziarono a marciare verso Costantinopoli, lasciarono dietro di loro una scia di sangue 

dalla Francia all’odierna Germania, ma anche lungo il Danubio: i primi pogrom antisemiti furono 

infatti portati a termine già in Occidente, quando ancora le truppe nobiliari non si erano né 

 
11 BARBERO, Benedette guerre, pp. 13-15; BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, pp. 250-251; DEMURGER, Crociate 

e crociati, pp. 15-18, 31-35; FLORI, Le crociate, pp. 23-25; ZORZI, Manuale, p. 243; TYERMAN, L’invenzione delle 
crociate, p. 3. 

12 BENEDETTI, Storia del cristianesimo, II, pp. 255-260; DEMURGER, Crociate e crociati, pp. 37-39; FLORI, Le crociate, 
pp. 25-27; 32-38. 



5 

 

organizzate, né mosse. Gli scopi principali legati a questi massacri furono sostanzialmente economici: 

razzie, estorsioni e saccheggi al fine di recuperare ricchezze per poter finanziare il pellegrinaggio 

armato; oltre che religioso-escatologici, con la conversione forzata o la morte. Come si è anticipato, 

rispetto alle truppe cavalleresco-nobiliari, le frange popolari erano maggiormente indisciplinate e più 

inclini ad azioni spontanee, nonostante sottostessero a un’organizzazione militare con capi e gruppi 

armati di soldati. Pietro l’Eremita – sebbene abbia tentato di mantenere sotto controllo i suoi – non 

mancò di avallare azioni violente e ricatti. Ma in alcuni casi, come per esempio in Ungheria, queste 

milizie soccombettero alla reazione degli eserciti delle popolazioni aggredite. Un altro caso 

emblematico fu quello del massacro di Civetot: una volta giunta a Costantinopoli nel 1096, a causa 

di furti e saccheggi, le truppe popolari vennero spostate per volere di Alessio Comneno al di là del 

Bosforo, con la promessa di vettovagliamento. Essendo giunti in anticipo rispetto alle milizie del 

vescovo di Le Puy, l’attesa iniziò a spingere nuovamente dei gruppi di pellegrini ad aggressioni e 

furti, come già avvenuto a Nicea. Questi tentativi provocarono la reazione turca, che a sua volta 

suscitò sentimenti di vendetta tra gli occidentali, i quali organizzarono una spedizione armata 

allontanandosi così dal campo di Civetot: l’accampamento venne pertanto lasciato incustodito e 

difeso dai pellegrini più vulnerabili, come preti, donne, bambini e inermi, i quali vennero massacrati 

dai Turchi. L’esperienza della crociata popolare – la prima campagna militare e il primo esempio di 

pellegrinaggio armato – si concluse quindi nel 1096 nei pressi di Costantinopoli13.  

 

 

5. La crociata dei baroni, milites Christi 

Gli eserciti crociati partirono da Occidente nel 1096 e giunsero scaglionati a Costantinopoli nel 1097, 

tra incomprensioni, riluttanze, liti e compromessi. Durante la prima crociata, questi ultimi non furono 

guidati da re come avvenne in seguito, bensì da esponenti dell’alta nobiltà e principi. Infatti, i re di 

Francia, Germania e Inghilterra vennero scomunicati proprio perché non parteciparono 

personalmente al pellegrinaggio armato, preferendo mandare dei vicari in proprio nome. Un esempio 

può essere Ugo di Vermandois, fratello del re di Francia e salpato da Bari in sua vece; fu il primo a 

giungere a Costantinopoli a seguito di un naufragio, tratto in salvo dall’imperatore bizantino.  

Seguì invece la via aperta da Pietro l’Eremita, il duca lorenese Goffredo di Buglione: 

percorrendo l’Ungheria, venne costretto a lasciare in ostaggio il fratello Baldovino di Boulogne. 

Inoltre, rifiutò di giurare fedeltà vassallatica ad Alessio I, inaugurando un periodo di schermaglie e 

 
13 FLORI, Le crociate, pp. 33-37. 



6 

 

saccheggi, finché non cedette nel 1097, prestando giuramento all’imperatore e raggiungendo poi i 

suoi al di là del Bosforo.  

Altro protagonista fu il normanno Boemondo di Taranto, figlio del Guiscardo ma estromesso 

dall’eredità, che – sebbene nemico dei bizantini – si astenne da saccheggi e giurò fedeltà al Comneno. 

Se Ademaro, vescovo di Le Puy e legato pontificio, fu capo spirituale della spedizione, Urbano 

II vide in Raimondo di Saint-Gilles, conte di Tolosa, il capo militare.  

Tra gli altri importanti capi vi furono Roberto di Normandia, Roberto di Fiandra e Stefano di 

Blois, che, come quasi tutti gli altri principi, giurarono fedeltà all’imperatore d’Oriente.  

D’altro canto, Alessio I Comneno si assicurò di rifocillare – non sempre senza scaramucce e 

problemi – i crociati, proprio perché chiamati in aiuto contro i Turchi. Tuttavia, come si è visto, 

l’imperatore ne pretese un giuramento di fedeltà e il controllo delle terre eventualmente riconquistate 

a fine campagna; inoltre, non partì a capo della spedizione, suscitando il malcontento dei capi 

occidentali, già infastiditi dai compromessi che dovettero accettare in cambio di vettovaglie e del 

supporto militare da parte del contingente bizantino capitanato da Tatikios14. 

 

 

5.1 Le tappe verso la conquista di Gerusalemme 

Quando le truppe si misero in marcia nel 1097, la prima città posta sotto assedio lungo la rotta verso 

la Terrasanta fu la anatolica Nicea, il cui sultano era momentaneamente assente per domare una 

rivolta. La città cinta dalle forze crociate si arrese dopo un breve assedio, compensando i soldati con 

monete d’oro, d’argento e bronzo, secondo rango. Sebbene Nicea capitolò senza nemmeno porre 

assedio, i pellegrini delusi si risentirono con Alessio I, reo – a loro avviso – di aver tramato con i 

Turchi. Gli eserciti si divisero in due contingenti per proseguire la marcia, che ebbe una battuta 

d’arresto a Dorileo, quando i soldati di Boemondo vennero attaccati dal sultano di Nicea. I crociati 

vinsero la battaglia, nonostante fossero gravemente decimati dai Turchi. A questo punto, a seguito di 

una seconda sconfitta, i Turchi optarono per “fare terra bruciata” durante la ripiegata, condannando 

di fatto gli occidentali agli stenti e alla perdita dei propri cavalli, e obbligando alcuni di loro a 

rinunciare alla spedizione. A trarre giovamento dalla situazione fu Baldovino: venne adottato dal 

sovrano armeno Thoros, che da lì a poco cadde nel corso di una rivolta. Il principe ereditò pertanto il 

trono di Edessa, che divenne così il primo regno latino in Oriente. Gli altri capi, in primis Goffredo, 

Raimondo e Boemondo, proseguirono verso Antiochia non senza problemi, ponendola sotto assedio. 

 
14 FLORI, Le crociate, pp. 38-47. 



7 

 

Gli eserciti iniziarono però a essere sfiancati da clima, fame, sete, malattie e dissenteria. Mossi dalla 

ricerca di rifornimenti, organizzarono delle spedizioni: Boemondo e Roberto di Fiandra però subirono 

un’imboscata, perdendo uomini e bottino. L’assedio divenne ancora più intollerabile a causa di una 

carestia e dalle incursioni nemiche, nonché dal fatto che Antiochia pareva inespugnabile. A tutto ciò 

si aggiunse la defezione dei soldati di Tatikios, seguita all’accordo intrapreso da Boemondo con una 

guardia armena, che avrebbe aiutato i crociati a penetrare le mura della città. E così fu: i crociati 

riuscirono a prendere Antiochia nel 1098, massacrando i Turchi, sebbene vennero posti a loro volta 

sotto assedio per sette mesi già dal giorno seguente la conquista, causando non solo perdite a causa 

della carestia e delle malattie, ma anche delle diserzioni. Nonostante i crociati fossero in crisi, 

riuscirono successivamente a respingere gli assalti nemici, aggiudicandosi definitivamente Antiochia, 

che passò sotto la reggenza di Boemondo. A questo punto, quanto rimase dell’esercito – alla cui testa 

vi furono Goffredo e Raimondo – partì alla volta di Gerusalemme, raggiunta inaspettatamente con il 

supporto dei governatori turchi di Aleppo e Damasco, e arabi (questi in funzione antiturca), che 

decisero di trattare con i crociati, agevolandoli. Venne dapprima conquistata Betlemme e poi 

Gerusalemme, anche grazie ai Genovesi che rifornirono i crociati del legname per costruire le 

macchine d’assedio. I contingenti capitanati da Goffredo e Raimondo assaltarono la Città Santa, 

massacrandone la popolazione. Il 15 luglio 1099 ebbe così fine la prima crociata con la conquista di 

Gerusalemme e della Terrasanta. Molti ritornarono in patria, Goffredo di Buglione ottenne il titolo di 

Difensore del Santo Sepolcro e a Pietro l’Eremita furono attribuiti la gestione delle questioni religiose 

e il controllo del clero latino e greco15: «l’obiettivo della crociata era stato raggiunto, ma con la 

liberazione della tomba di Cristo i crociati avevano anche conquistato dei territori. A Clermont, 

Urbano II aveva invitato a liberare Gerusalemme, non a creare degli Stati. Eppure fu esattamente ciò 

che accadde»16. 

 

 

6. I regni cristiani: tra mobilità sociale e interessi economici 

I dibattiti sulla Prima crociata aprono a riflessioni generalmente concentrate sulla portata e sulle 

intenzioni della stessa, considerata non solo una guerra santa, voluta da Dio per liberare i luoghi sacri 

dai Turchi, ma anche come “valvola di sfogo” dei conflitti interni all’aristocrazia franco-normanna, 

e ancora come vera a propria spedizione militare coloniale con finalità politico-economiche17. 

 
15 FLORI, Le crociate, pp. 38-47; DEMURGER, Crociate e crociati, pp. 37-42. 
16 DEMURGER, Crociate e crociati, p. 41. 
17 FLORI, Le crociate, pp. 25-26; DEMURGER, Crociate e crociati, pp. 27-30; TYERMAN, L’invenzione delle crociate, 

pp. 3-11. 



8 

 

Come si è visto, il pellegrinaggio armato – guidato soprattutto da esponenti della nobiltà feudale 

di Francia, Normandia, Provenza e Fiandre, ma anche dei normanni siciliani, e in primis dal legato 

pontificio Ademaro di Monteil, vescovo di Le Puy – giunse a Costantinopoli, da dove ripartì nel 1097, 

a seguito dell’accordo di lasciapassare concesso da Alessio I Comneno. I crociati volsero poi verso 

Nicea e successivamente ad Antiochia, che cadde nel 1098, per infine giungere a prendere 

Gerusalemme18. 

Dopo la conquista della Città Santa nel 1099, vennero costituiti i cosiddetti Regni cristiani, 

signorie e principati che furono assegnati ai capi delle diverse spedizioni, esponenti dell’élite 

cavalleresca, alcun dei quali in patria non avrebbero potuto ereditare il patrimonio familiare. A 

Goffredo di Buglione venne attribuito il Regno di Terrasanta, in difesa del Santo Sepolcro; a 

Boemondo di Taranto, il Principato di Antiochia; mentre Baldovino di Boulogne venne posto a capo 

della Contea di Edessa; infine, la Contea di Tripoli venne consegnata nel 1109 a Raimondo di Tolosa. 

I Regni cristiani d’oltremare ricalcarono l’organizzazione politica feudale tra signori e cavalieri; a 

difesa dei pellegrini vennero inoltre istituiti gli ordini monastici militari, come gli Ospedalieri nel 

1099 e i Templari nel 1118, il cui clero era comunque soggetto a rispettare i voti di povertà, castità e 

obbedienza, sebbene fosse loro concesso l’uso delle armi e della violenza in difesa della Fede e nella 

lotta contro gli infedeli19. 

 

 

7. Conclusione 

Le cause della prima crociata furono soprattutto quattro: la prima, di motivazione puramente religiosa, 

vedeva nel pellegrinaggio armato un’occasione per liberare la Terrasanta dagli infedeli, in pratica 

giustificando l’uso della violenza come dovere spirituale; la seconda, invece, di ordine “coloniale” ed 

economico, si configurò sia come espediente risolutivo della violenza di quella società feudale dedita 

alla guerra, tramite la promessa di terre, bottino e riscatto sociale, sia come riconquista armata della 

Terra considerata Santa dalla cristianità; la terza, riguardava l’iniziale appoggio promesso 

dall’Occidente cristiano all’impero d’Oriente, che faticava a contenere i Turchi; infine, la quarta, di 

motivazione politica, concretizzò il ruolo del papa quale guida spirituale e non dell’Occidente 

cristiano, in un momento in cui l’impero – a seguito della Lotta per le investiture – non riusciva a 

imporsi come unico vero potere in Occidente20.  

 
18 Storia medievale, a cura di BENIGNO F., DONZELLI C.  [ET ALL.], pp. 282-283. 
19 BARBERO, Benedette guerre, pp. 37-39; FLORI, Le crociate, pp. 95-98; ZORZI, Manuale, pp. 244-245. 
20 FLORI, Le crociate, pp. 75-76. 



9 

 

Per citare Jean Flori, «la crociata non nasce spontaneamente, in quel 1095: essa è appunto il 

risultato finale della progressiva sacralizzazione della guerra, che è conseguenza poi del tentativo di 

santificare la causa da difendere […] e demonizzare i nemici»21.  

Per concludere, una precisazione: sebbene Urbano II possa essere considerato l’ideatore del 

pellegrinaggio armato in Terrasanta, il termine “crociata” non fu coniato dal pontefice, ma apparve 

solo nel XV secolo. Quello utilizzato dal papa fu invece crucesignatus, a indicare coloro i quali 

apponevano simbolicamente sulle proprie vesti una croce rossa, segno distintivo dei pellegrini con 

un preciso scopo, supportato e voluto dal pontefice, quindi da Cristo. In ogni caso, anche la diffusione 

di questo termine non avvenne prima del XII secolo per indicare specificatamente quello che 

successivamente venne riconosciuto come “crociato”, il quale inizialmente si considerava e veniva 

identificato come un pellegrino. Infatti, quanto meno formalmente, la spedizione si presentò come 

risposta alla richiesta d’aiuto avanzata da Alessio I Comneno e come l’opportunità per riconquistare 

la Terrasanta, mentre solo successivamente acquisì altri significati, anche simbolici. L’esperienza, 

inoltre, si inserì in un preciso contesto storico, di cui Urbano II può essere considerato uno dei 

maggiori protagonisti: riformista gregoriano, capo della Chiesa di Roma e della cristianità, esponente 

della nobiltà del tempo e abile predicatore22. 

 

 

 

Federica Fornasiero 

 

 

Bibliografia 

BARBERO A., Benedette guerre. Crociate e jihad, Laterza 2015 (versione ebook). 

DEMURGER A., Crociate e crociati nel Medioevo, Mondadori 2010. 

FLORI J., Le crociate, il Mulino 2003. 

FORNASIERO F., “La lotta per le investiture: lo scontro epocale tra papato e impero”, in Rivista 

online di ricerca e divulgazione di Scacchiere Storico, 10 febbraio 2025, all’url 

<https://scacchierestorico.com/2025/02/10/la-lotta-per-le-investiturelo-scontro-epocale-tra-

papato-e-impero/> (consultato il 22.12.25). 

 
21 FLORI, Le crociate, p. 9, si vedano anche pp. 7-8. 
22 DEMURGER, Crociate e crociati, pp. 7-10, 15-17, 43-44. 



10 

 

Storia del cristianesimo. L’età medievale (secoli VIII-XV), vol. II, a cura di BENEDETTI M., Carocci 

2015. 

Storia medievale, a cura di BENIGNO F., DONZELLI C.  [ET ALL.], Donzelli 1998. 

TYERMAN G., L'invenzione delle crociate, Einaudi 2000. 

ZORZI A., Manuale di storia medievale, Utet 2016. 


